



### ВЄЛИКИЙ ПОСТ

Богородице возопиим: радуйся, Благодатная, Господь с Тобою.



еликий пост - важнейший и самый древний из многодневных постов, время приготовления к главному православному празднику Светлому Христову Воскресению.

Пост - это прежде всего духовное упражнение, это возможность сораспяться со Христом,

наша малая жертва Богу.

Сам Господь наш Иисус Христос для примера нам 40 дней постился в пустыне, откуда возвратился в силе духа (Лк. 4, 14), одолев все искушения врага. «Пост есть оружие, уготованное Богом, - пишет преподобный Исаак Сирин, - Если постился Сам Законоположник, то как же не поститься кому-либо из обязанных соблюдать закон?.. До поста род человеческий не знал победы и диавол никогда не испытывал поражений... Господь наш был вождем и первенцем этой победы... И как скоро диавол видит это оружие на ком-нибудь из людей, этот противник и мучитель тотчас приходит в страх, помышляя и вспоминая о поражении своем

в пустыне Спасителем, и силы его сокрушаются».

Пост не является повинностью или наказанием. Его следует понимать как спасительное средство, своего рода лечение и лекарство для каждой человеческой души.

Но при неправильном отношении к посту, без понимания его истинного смысла, он может, наоборот, сделаться вредным. В результате неразумного прохождения постных дней часто появляются раздражительность, озлобленность, или же тщеславие и самомнение. А ведь смысл поста заключается именно в искоренении этих греховных качеств.

Святитель Игнатий (Брянчанинов) по этому поводу пишет: «Как на ниве, тщательно обработанной земледельческими орудиями, но не засеянной полезными семенами, с особенною силою вырастают плевелы, так в сердце постящегося, если он, удовлетворяясь одним телесным подвигом, не оградит ум подвигом духовным,

то есть молитвою, густо и сильно вырастают плевелы самомнения и высокомудрия».

Апостол Павел сказал: «если кто из неверных позовет вас и вы захотите пойти, то все предлагаемое вам ешьте без всякого исследования, для спокойствия совести» (1 Кор. 10, 27). Но это случаи особенные. Главное, чтобы при этом не было лукавства; а то так можно и

весь пост провести: под предлогом любви к ближнему ходить по друзьям и есть непостное.

Другая крайность чрезмерный пост, который дерзают брать на себя неподготовленные к такому подвигу христиане. Говоря об этом, святитель Тихон, Патриарх Московский и всея Руси, пишет: «Нерассудительные люди ревнуют посту и трудам святых с неправильным разумением и намерением и думают, что они проходят добродетель. Диавол же, стерегущий их как свою добычу, ввергает в них семя радостного мнения о себе, от которого зарождается и воспитывается внутренний фарисей и предает таковых совершенной горлыне».

рого зарождается и воспитывается внутренний фарисей и предает таковых совершенной гордыне».

«Закон постничества такой, - поучает святитель Феофан Затворник, - в Боге умом и сердцем пребывать с отрешением от всего, всякое угодие себе отсекая, не в телесном только, но и в духовном, творя все во славу Божию и благо ближних, неся охотно и с любовью труды и лишения постнические, в пище, сне, отдыхе, в утешениях взаимообщения, все в мере скромной, чтоб это в глаза не бросалось и не лишало сил исполнять молит-

Итак, постясь телесно, постимся и духовно. Соединим пост внешний с постом внутренним, руководствуясь смиренномудрием. Очищая тело воздержанием, очистим и душу покаянной молитвой для обретения добродетелей и любви к ближним. Вот это и будет истинный пост, приятный Богу, а значит, и для нас спасительный.

По материалам сайта http://www.patriarchia.ru/



венные правила».



# Ввангелие от Матфея



(Зачало 7, глава 4, стихи 1-11)

огда інся возведеня бысть дуомя вя пустыню нескуснтнем ш діавола, н постнясм дній четыредесють н ноцій четыредесють, последн взалка.

ΕΞΙΝΣΣ. Η Πρητηδιλη κα μενοξ ήτα διή επε: αμε εξέν εξή εξίν, ριμί, μα κάνεμιε τιε χλέεμ εδλδια. Ομα πε ωκτιμάκα ρενε: Πήταμο ξίτις με ω χλέετ ξλήμτωνα πήκα εδλείτα νελοκέκα, μο κάντωνα τλιολή ήτα εξίνητα.

Τοταλ ποώπα ἐτὸ μιάκολα κο επώμ τράμα, μ ποεπάκη ἐτὸ μα κρηλτ μερκόκητως, μ τλατόλα ἐμβ: ἄμε εμα ἐτὰ ἐτὰ Επίμ, κέραμες μή38: πήεληο κο ἔττς, ιάκω ἄιτλωμα εκοήμα αλποκτιτ ψ τεκτ (εοχραμήτη τὰ), μ μα ρδκάχα κόαμδτα τὰ, μα με κοιμλ πρετκηέωμ ψ κάμεμς μόγδ τκοὸ. Ρενέ (πε) ἐμδ ἰμες: πάκη πήεληο ἔττς: με μεκδεμωη τῷλ κῖλ παοετώ.

Пакн помти єго діаволи на горо высоко ътлю, н показа ємо вся царствім міра н славо ніхи, н глагола ємо сій вся тебт дами, аще пади поклонншнинся. Тогда гла ємо інси: ндн за мною, сатано: пнеано во єсть: гдо вто твоємо поклонншнем н томо єдніномо посложнин.

Тогда พํเта́вн & го̀ дїа́воля, нํ เѐ, ӑӷӷ҃лн прнст8пнни н² гл8жа́х8 €м8.

огда Иисус возведен был Духом в пустыню, для искушения от диавола, и, постившись сорок дней и сорок ночей, напоследок взалкал.

И приступил к Нему искуситель и сказал: если Ты Сын Божий, скажи, чтобы камни сии сделались хлебами. Он же сказал ему в ответ: написано: не хлебом одним будет жить человек, но всяким словом, исходящим из уст Божиих.

Потом берет Его диавол в святой город и поставляет Его на крыле храма, и говорит Ему: если Ты Сын Божий, бросься вниз, ибо написано: Ангелам Своим заповедает о Тебе, и на руках понесут Тебя, да не преткнешься о камень ногою Твоею. Иисус сказал ему: написано также: не искушай Господа Бога твоего.

Опять берет Его диавол на весьма высокую гору и показывает Ему все царства мира и славу их, и говорит Ему: всё это дам Тебе, если, пав, поклонишься мне. Тогда Иисус говорит ему: отойди от Меня, сатана, ибо написано: Господу Богу твоему поклоняйся и Ему одному служи.

Тогда оставляет Его диавол, и се, Ангелы приступили и служили Ему.



#### TOAKORAHHE 💥



о крещении «Иисус возведен бысть Духом в пустыню», находящуюся между Иерихоном и Мертвым морем. Одна из гор этой пустыни доселе носит название Сорокадневной, по сорокадневному посту на ней Господа. Первым делом по-

чившего на Иисусе при

крещении Духа Божия было водительство Его в пустыню, дабы там Он постом и молитвою мог приготовиться к великому служению спасения человечества. Там Он постился 40 дней и 40 ночей, т. е., как по всему видно, все это время совсем ничего не ел и «последи взалка», т. е. пришел в крайнюю степень голода и изнурения сил. «И приступил к Нему искуситель»...

Какой смысл в этом искушении Господа от диавола?

Пришедши на землю для того, чтобы разрушить дела диавола, Господь мог бы, конечно, уничтожить их сразу одним дыханием уст Своих, но надо помнить, что дела диавола коренились в заблуждениях свободной человеческой души, которую Господь явился спасти, не лишая свободы - этого величайшего дара Божия человеку. В отношении к Божеству Иисуса Христа это искушение было борьбой духа зла за сохранение своей власти над людьми с помощью призраков знания и счастья. Главным образом искушение направлялось против человеческой

природы Иисуса, на которую диавол надеялся простереть свое влияние, совратить ее волю

на ложный путь. Христос пришел на землю для того, чтобы основать среди людей Свое царство - Царство Божие. Два пути могло вести к этой цели: один - путь скорого и блистательного воцарения Мессии, как земного царя, другой — путь медленный и тернистый, путь добровольного нравственного перерождения людей, сопряженный с многими страданиями не только для последователей Мессии, но и для Него Самого. Диавол хотел отклонить Господа от второго пути, попытавшись прельстить Его, по человечеству, конечно, легкостью первого, сулившего не страдания, а только славу.

Прежде всего, пользуясь голодом, который мучил Иисуса, как человека, диавол попытался убедить Его использовать Свою Божественную силу для того, чтобы избавиться от этого тягостного для каждого человека чувства голода. Указывая на камни, он говорит: «Аще Сын еси Божий, рцы да камение сие хлебы будут». Диавол надеялся, что, соблазнившись этим однажды, Иисус будет и впредь поступать так же: оградит себя легионами ангелов от толпы врагов, снидет со креста или призовет Илию спасти Его (Мф. 26, 53; 27, 40-49). Богочеловек, для других претворявший воду в вино и чудесно умножавший хлебы, отверг этот лукавый совет словами Моисея: «Не о хлебе едином жив будет человек, но о всяком глаголе, исходящем изо уст Божиих» (Втор. 8, 3). Под «глаголом» здесь надо понимать благую волю Божию, промышляющую о человеке. Господь творил чудеса для удовлетворения нужд других, а не Своих собственных: если бы Он при всех Своих страданиях, вместо того, чтобы терпеть их, прибегал к Своей Божественной власти, Он не



Потерпев поражение на первом искушении, диавол приступил ко второму: повел Господа в Иерусалим и, поставив на крыле храма, предложил: «Аще Сын еси Божий, верзися низу: писано бо есть, яко Ангелом Своим заповесть о Тебе сохранити Тя, и на руках возьмут Тя...» Опять предложение поразить воображение людей, напряженно ожидающих прихода Мессии, чудом: это, конечно, было бы безплодно для нравственной жизни людей, и Господь отверг и это предложение словами: «Не искушай Господа Бога твоего», сказанными в свое время Моисеем народу Израильскому (Втор. 6, 16), т. е.: «не следует без необходимости подвергать себя опасности, испытывая чудодейственную силу всемогущества Бо-

Тогда диавол приступает к третьему искушению: показывает Иисусу с высокой горы «вся царства мира и славу их» и говорит: «сия вся Тебе дам, аще пад поклониши ми ся». Лиавол развернул перел взором

ся». Диавол развернул перед взором Иисуса картину всех царств земли, над которыми действительно господствовал он, как дух злобы, показал Ему, какими силами и средствами располагает он в мире сем для борьбы с Богом, пришедшим на землю спасти человека от его власти. Он надеялся, что эта картина смутит человеческий дух Иисуса страхом и сомнением в возможности осуществить Его великое дело спасения человечества. И действительно: что может быть страшнее картины мира, предавшегося добровольно во власть диавола? Диавол как бы так говорил Господу: «Ты видишь мою власть над людьми; не мешай же мне господствовать над ними и впредь, а за это я готов поделиться с Тобою моей властью над ними; для этого Тебе нужно только вступить в союз со мною. Только поклонись мне, и Ты будешь тем Мессией, какого ждут евреи». Конечно, диавол обещал в этих словах Иисусу чисто внешнюю власть над людьми, внешнее господство над ними, сохранив за собой господство внутреннее, духовное. Это как раз то, чего именно и не хотел Господь, учивший, что «Царство Его несть от мира сего» (Ин. 18, 36), а Царство это – чисто духовное. Поэтому Господь словами (Втор. 6, 13): «Господу Богу твоему поклонишися и Тому единому послужиши» отгоняет от Себя диавола, говоря: «Иди за Мною, сатано!», указывая тем, что Он не признает власти сатаны над миром, потому что вселенная принадлежит Господу Богу, и Ему единому подобает поклонение на ней.

«Тогда остави Его диавол», согласно св. Луке: «отъиде от Него до времене», ибо вскоре опять начал искушать Его через людей, воздвигая всевозможные козни (Лк. 4, 13).

Архиепископ Аверкий (Таушев). "Руководство к изучению Священного Писания Нового Завета".



Искушение Христа В. И. Суриков. 1872 г.





# Прп. Амвросий Оптинский о посте

Всякое лишение и всякое понуждение ценится перед Богом, по сказанному в Евангелии: "Царство Небесное силою берется, и употребляющие усилие восхищают его" (Мф. 11, 12). И дерзновенно и самовольно нарушающие правило поста называются врагами креста: "Их бог - чрево, и слава их - в сраме" (Флп. 3, 18–19). И в псалмах сказано: "Заблудились от чрева" (Пс. 57, 4). Разумеется, иное дело, если кто

нарушает пост по болезни и немощи телесной. А здоровые от поста бывают здоровее и добрее и сверх того долговечнее бывают, хотя на вид и тощими кажутся. При посте и воздержании и плоть не так бунтует, и сон не так одолевает, и пустых мыслей в голову меньше лезет, и охотнее духовные книги читаются и более понимаются.

...Пишешь, что на основании слов Самого Спасителя: "не то оскверняет человека, что входит в уста, а что выходит из уст" (Мф. 15, 11), - дала себе твердое намерение очиститься прежде от внутренних пороков, а потом заняться воздержанием в пище, теперь же пока, кроме Успенского и Великого поста, других не соблюдать. Но слова Спасителя, приведенные тобой, вовсе не к тому сказаны, чтобы они могли служить основанием к нарушению постов... Некоторые фарисеи и книжники

укоряли Господа за то, что ученики Его ели хлеб неомовенными руками. Тогда Господь, в обличение их неправильного понятия о чистоте человеческой, и сказал: "ничто входящее в человека не может осквернить его, но что исходит от него, то оскверняет человека" (Мф. 15, 11). То есть как бы так сказал Господь: как бы ни были нечисты твои руки, но если ты, не омыв их, будешь браться ими за хлеб и есть, то это не может осквернить тебя. Пища же скоромная вовсе не есть скверна. Она не оскверняет, а утучняет тело человека. А святой апостол Павел говорит: "Если внешний наш человек и тлеет, то внутренний со дня на день обновляется" (2 Кор. 4, 16). Внешним человеком он назвал тело. а внутренним — душу. Если, говорит, внешний наш человек, т. е. тело, тлеет, истлевает, угнетается и истончевается постом и другими подвигами, то внутренний обновляется. И наоборот, если тело питается и утолстевается, то душа истлевает, или приходит в забвение Бога и высокого своего назначения, как сказано: "И забыл Бога, создавшего его" (Втор. 32, 15). О необходимости соблюдения постов мы можем видеть и в Евангелии, и, во-первых, из примера Самого Господа, постившегося сорок дней в пустыне, хотя Он был Бог и не имел нужды в этом. Во-вторых, на вопрос учеников Своих: почему не могли изгнать беса от человека, Господь отвечал: "По неверию вашему" (Мф. 17, 20), а потом прибавил: "Сей род не может выйти иначе, как от молитвы и поста" (Мк. 9, 29).

Пост похвален и нужен в свое время и в своем месте:

лучше держись умеренного употребления пищи и пития, избегая сытости, которой признак - малое отягощение, и, с другой стороны, - излишнего и неуместного воздержания. Обе крайности нехороши и вредны. Умеренность же и среднее из них делает человека более способным к духовному деланию.

Готовясь к причастию, должна употреблять (кроме болезни) пищу без масла; накануне причастия, после

> повечерия, ничего не вкушается. В другие дни, после всенощной, здоровые и крепкие также не должны ничего вкушать, а слабые и немощные да соображаются со своей немощью: если могут, пусть потерпят, а если не могут, пусть вкушают мало и смиряются за это и за немощных и неисправных себя считают.

Преподобный Иоанн Дамаскин говорит, что немощному смирение и благодарение полезнее непосильных подвигов телесных. Впрочем, кто прежде мог поститься, тому нелегко вдруг отступить от своего правила. Но и опять повторю, что нужда мудрена. Мы не выше святого Иоанна Златоуста, которого немощь телесная понудила жить в городе, чтобы иметь удобную пищу, хотя и простую, но удобоваримую. К стыду своему должно сознаться:

как я никогда не был постником, то и написал вам все сказанное, как бы в свое оправдание. И к сказанному прибавлю евангельское слово Самого Господа: "Кто может вместить, да вместит" (Мф. 19,

Если будешь очень изнемогать от постной пищи, то можешь согласиться употреблять и рыбу по болезни, а после в этом должно приносить покаяние. Впрочем, смотри и на свою совесть, насколько она может вместить это разрешение. В книге аввы Дорофея сказано, что по вере и зелие (трава) или картофель может заменять яйцо. Всячески надо испробовать, насколько сносна будет для тебя постная пища, хоть бы немножко и пострадать, а затем и видно будет, на что должно решиться.

Ежели совесть ваша не соглашается, чтобы употреблять вам в пост скоромное, хотя и по болезни, то не должно презирать или насиловать совесть свою. Скоромная пища не может исцелить вас от болезни, и потому после вы будете смущаться, что поступили вопреки благих внушений совести вашей. Лучше из постной пищи выбирайте для себя питательную и удобоваримую вашим желудком. Бывает, что некоторые больные употребляют в пост скоромную пищу как лекарство и после приносят в этом покаяние, что по болезни нарушили правила Святой Церкви о посте. Но всякому нужно смотреть и действовать по своей совести и сознанию и сообразно с настроением своего духа, чтобы смущением и двоедушием себя еще больше не расстроить.



Прп. Амвросий Оптинский



# Торжество Православия

Торжество Православия совершается в первую Неделю (воскресенье) Великого поста. Оно было установлено в Греции в IX в., в память окончательной

победы над врагами православия - иконоборцами. Более 100 лет лились слезы и невинная кровь истинно православных, которые боролись за право изображать на иконах Господа Нашего Иисуса Христа, Божию Матерь и святых, а также молиться им перед иконами. Этих православных заключали в темницы, подвергали мучениям и казням. Честные иконы и мощи святых сжигались.

После VII Вселенского Собора (787 г.), закрепившего почитание икон, наступило ослабление гонений, но только в середине IX в. были освобождены из темниц и Седьмой Вселенский Собор заточения иконопочитатели и возвращены Икона XVII века на прежние должности, а иконоборцам предложено было или оставить свое заблуждение, или прекратить церковное служение. Христолюбивая царица Феодора объявила: "Кто не чествует изображения Господа нашего, Пресвятой Его Матери и всех святых, да будет проклят!"

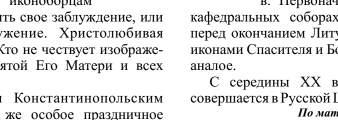
Избранный Патриархом Константинопольским Мефодий, установил тогда же особое праздничное богослужение. Православие было торжественно восстановлено на службе в Софийском соборе в Константинополе в первое воскресенье Великого поста,

> которое пришлось в 843 г. на 19 февраля. Так появилось празднование и особый чин, называемый Торжество Православия. Эта служба представляет собой торжество церкви над всеми когда-либо существовавшими ересями и расколами. В нем утверждается не только православное учение об иконопочитании, но и все догматы и постановления семи Вселенских Соборов. Особое место в этой службе занимает чин анафематствования. Анафема - провозглашается соборно не только иконоборцам, но всем, кто совершил тяжкие прегрешения перед Церковью.

В России чин Православия введен в XIV в. Первоначально он совершался лишь в кафедральных соборах после прочтения часов или перед окончанием Литургии на середине храма перед иконами Спасителя и Божией Матери, возлежащими на

С середины XX века этот торжественный чин совершается в Русской Церкви повсеместно.

По материалам сайта http://www.pravmir.ru/



## Крестопоклонная Неделя

Воскресенье, завершающее третью седмицу Великого поста в Православной Церкви носит название Крестопоклонной Недели.

В субботу вечером на Всенощном бдении в конце Великого славословия в центр храма торжественно выносится Животворящий Крест Господень - напоминание о приближающейся Страстной Седмице и Пасхе Христовой. После этого священники и прихожане храма совершают перед крестом три поклона. При поклонении Кресту Церковь поет: "Кресту Твоему покланяемся, Владыко, и святое воскресение Твое славим". Это песнопение поется и на Литургии вместо Трисвято-ГΟ.

Крест выносится верующим для того, чтобы напоминанием о страданиях и главный алтарь храма Благовещения Пресвятой Троицы. Но особенное явление смерти Господней воодушевить и укрепить постящихся к продолжению подвига поста.

Святой Крест остается для поклонения в течение недели до пятницы, когда он перед Литургией Преждеосвященных Даров вносится обратно в алтарь. Поэтому третье воскресенье и четвертая седмица Великого поста называются "крестопоклонными".

"Как путник, уставший от долгой дороги, отдыхает под раскидистым деревом, так и православные христиане, совершая духовное путешествие в Небесный



Распятие

Иерусалим - к Пасхе Господней, находят в середине пути Древо Крестное, чтобы под его сенью набраться сил для дальнейшего пути", говорится в Синаксарии этого дня, - "или как перед приходом царя, возвращающегося с победой, вначале шествуют его знамена и скипетры, так и Крест Господень предваряет Христову победу над смертью - Светлое Воскресение".

"Крест Господень есть знамение, есть образ Пресвятой Троицы, - это значит для нас, что некоторые свойства Самого Бога присутствуют в этом Кресте. Какие же свойства? Бог есть Любовь. И эта Любовь была явлена сначала в Боговоплощении, потом во всей земной жизни Иисуса Христа — Сына

Божьего, Слова Божьего, второго Лица ее было на Кресте, на котором Он дал Себя

распять. Распятие Господа Иисуса Христа на Крестном Древе - это была великая жертва за наши грехи, за грехи всего человечества, всех и вся. А другой любовь и не может быть, любовь только и может быть жертвенной, любовь только и может быть крестной - Божественная любовь. Бог, Который есть Любовь, явил ее на Кресте. И Крест, который есть образ этой любви, имеет в себе и силу этой Любви" (протоиерей Всеволод Шпиллер).

По материалам сайта http://www.zavet.ru/



#### 33 года архиєрейской хиротонии Патриарха Кирилла



14 марта, в день памяти прпмц. Евдокии, Святейший Патриарх Московский и всея Руси Кирилл совершил Божественную литургию в храме Троицы Живоначальной в Хорошеве. В этот день исполнилось 33 года со дня архиерейской хиротонии Святейшего Патриарха Кирилла.

Его Святейшеству сослужили епископ Егорьевский Марк и епископ Бронницкий Феофилакт. За богослужением молились члены сестричества во имя вмч. и целителя Пантелеимона при Троицком храме.

По окончании богослужения епископ Марк поздравил Его Святейшество с годовщиной архиерейской хиротонии. «Взирая на Вашу жизнь, - сказал владыка Марк, - мы видим явление Промысла Божия. Именно на 33-м году архиерейского служения Вы стали Предстоятелем Русской Православной Церкви. Поздравляю Вас, Ваше Святейшество, с этой значимой датой для Вас и для всей Церкви».

В ответном слове Святейший Патриарх Кирилл поблагодарил владыку Марка за теплые слова и поздравления с годовщиной архиерейской хиротонии.

«Самое главное, - сказал Предстоятель, - помнить, что нас по жизни ведет Сам Бог, и мы должны быть открытыми и честными пред Богом». По словам Его Святейшества, нужно воспитывать в сердце любовь и быть снисходительным к греховным слабостям других людей, помня о своих грехах. Это поможет нам быть более справедливыми и к ближним, и к дальним.

«Я хотел бы к вам обратиться с просьбой, - сказал в заключение Святейший Владыка, - молиться за Предстоятеля Церкви, ибо в этом ваше соучастие в том деле, которое совершает Святейший Патриарх».

Пресс-служба Московской Патриархии

#### Призер интернет-конкурса - сайт нашего храма



10 февраля 2009 г. в Москве были подведены окончательные итоги IX Всероссийского открытого интернет-конкурса "Золотой сайт 2008".

«Золотой сайт» - это профессиональный конкурс в сфере интернет-технологий, поощряющий лучшие ресурсы компаний, а также ставящий перед собой ряд задач, нацеленных на повышение общего уровня развития Рунета.

В 2008 г. в конкурсе приняли участие более 500 сайтов, представленных в 40 номинациях по различным отраслям деятельности.

В номинации "История, наука, культура, музыка, искусство, творческие проекты" **сайт храма Благовещения в селе Павловская Слобода занял II место**, уступив только популярному сайту о фундаментальной науке "Элементы" - ресурсу, получившему гран-при конкурса.

Хочется выразить глубокую признательность всем труждающимся над созданием и поддержкой нашего сайта, и, конечно, его посетителям!

Адрес официального веб-сайта нашего храма: http://www.pavlovskayasloboda.ru/

#### Сретение Господне в храме Благовещения



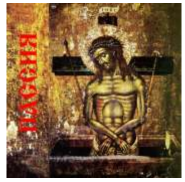








### Выходит в свет компакт-диск хора нашего храма



В конце Великого Поста выходит в свет компакт-диск хора нашего храма - первый в России опыт записи одного из любимейших в народе великопостных Богослужений - Пассии с Акафистом Божественным Страстям Христовым.

Запись была произведена в Благовещенском храме в мае и сентябре 2008 г. совместно правым и левым хорами под руководством регента нашего храма Георгия Смирнова, при участии настоятеля храма протоиерея Владислава Провоторова и диакона Всеволода Аргамакова.

Пассия (от латинского «passio» - «страдание») появилась в юго-западной России во второй четверти XVII века, став самым поздним по времени возникновения православным богослужением. Необходимость ее появления в практике Русской Церкви была продиктована усилением католической экспансии в юго-западном крае. Богослужение католиков изобиловало внешними эффектами и экзальтированной

пышностью. В противовес сему ревностный защитник Православия и один из образованнейших людей своего времени - настоятель Киево-Печерской Лавры архимандрит Петр (Могила) (1596-1647) предлагает к церковному употреблению ряд новых литургических форм, в числе которых Пассия, утвержденная предположительно на Киевском Соборе 1629 года при митрополите Киевском Иове (Борецком).

Поскольку чинопоследование Пассии формировалось на протяжении нескольких столетий, в запись были включены песнопения разных эпох и направлений, которые с течением времени стали неотъемлемой частью этого богослужения. На диске звучат как древние распевы Зосимовой пустыни и Троице-Сергиевой Лавры, так и духовные произведения русских композиторов XIX и XX веков: протоиерея Петра Турчанинова, Павла Чеснокова, Николая Озерова и диакона Сергия Трубачева.

#### Поздравление воинов в День защитника Отечества



22 февраля сего года учащиеся нашей Воскресной школы побывали в гостях в подшефной нашему храму воинской части №67714. Ребята посетили солдатскую казарму, где познакомились с бытом и досугом воинов, побывали в солдатской столовой. Также учащимся была показана боевая бронетехника, которая принимала участие в военных действиях на территории Чечни и Южной



Осетии. Особые впечатления ребята получили, став свидетелями двух учебно-тренировочных операций: на их глазах было отбито нападение условных "террористов" и потушен условный пожар на территории части.

В завершение экскурсии было произведено построение личного состава. Каждому из воинов ученики Воскресной школы вручили подарки, а командиру части вместе с подарком был преподнесен букет цветов.

#### Масленичные гуляния в храме Благовещения





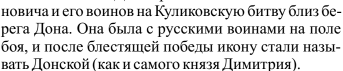
# ПЛИФИНИЧЕСТВО ДОТОРАНИТАТИ ДОТОРАТИ Д

## Донской монастырь

23 февраля мы совершили очередную паломническую поездку. На сей раз ее целью стал Донской ставропигиальный мужской монастырь в г. Москве

Донской монастырь был основан царем Феодором Иоанновичем в благодарность за избавление

Москвы от нашествия крымского хана Казы-Гирея в 1591-1593 годах. Монастырь возник именно на том месте, где находился стан русских воинов. Посреди стана тогда разместили походную церковь прп. Сергия Радонежского, куда поместили чтимую икону Божией Матери, прозванную Донской, которой некогда прп. Сергий благословил великого князя Димитрия Ива-



Когда в 1591 году крымский хан был уже на подступах к Первопрестольной, царь Федор Иоаннович повелел совершить крестный ход с Донской иконой вокруг городских стен и затем поместить ее в походной церкви. Бессонную ночь провел тогда царь в молитвах перед иконой, и в видении ему было открыто, что он одержит победу "силою Христа и предстательством Его Матери". Жестокая битва длилась почти целые сутки, и в самый ее разгар татары вдруг обратились в паническое бегство, бросив на поле сражения убитых и раненых и весь свой скарб.

В благодарность за чудесную помощь Феодор Иоаннович поставил на месте стана в том же 1591 году собор, куда поместил Донскую икону. Почти через сто лет рядом с ним иждивением сестры Петра I царевны Екатерины Алексеевны был построен новый собор, гораздо больший по размерам и оттого прозванный "Большим", а первый стал называться "Малым".

Красные монастырские стены с красивыми башнями, очень похожие на стены Новодевичьего мо-

настыря, возводились с 1686 по 1711 год на средства думного дьяка Якова Кириллова, который впоследствии здесь же постригся в монахи.

Донской монастырь много повидал на своем веку. Его грабили и разоряли и в Смутное время, и в Отечественную войну 1812 г., и после революции.

Здесь провел большую часть своего заключения св. Патриарх Тихон. В двух тесных кельях он жил почти до самой смерти. Патриарха-мученика хоронила в Донском монастыре вся православная Москва.

В 1989 году во время ремонта Малого собора был обнаружен гроб с нетленными мощами патриарха Тихона. В том же году он был причислен к лику святых

Русской Православной Церкви. Его святые мощи ныне положены в раке в Большом соборе Донского монастыря.

С 1934 года в монастыре находился музей русской архитектуры, и в него привозили фрагменты уничтоженных памятников старины, чтобы сохранить хотя бы напоминание о разрушенном городе. Здесь находятся горельефы храма Христа Спасителя, наличники Сухаревой башни и церкви Успения Божией матери на Покровке.

В 1936 году в Донской монастырь привезли разобранные Триумфальные Ворота, стоявшие на площади Брестского (Белорусского) вокзала. Только через тридцать лет их вновь собрали и установили на Кутузовском проспекте.

В начале ноября 1982 года Брежнев подписал приказ о передаче монастыря Московской Патриархии для размещения в нем резиденции Патриарха, однако последовавшая через несколько дней смерть Генерального секретаря приостановила исполнение этого решения, и в мае следующего года Патриархии был отдан Даниловский монастырь.

В 1990-е годы Донской монастырь был возвращен Церкви, и здесь вновь возродилась монашеская жизнь.

Использованы материалы сайта http://www.pravoslavie.ru/









# Великий Канон прп. Андрея Критского

В самом начале Великого поста, как тот исходный тон, которым определяется вся великопостная мелодия, Святая Церковь предлагает нам Великий покаянный канон святого Андрея Критского. Он разделен на четыре части и читается за Великим Повечерием, вечером, в первые четыре дня Поста. Его можно описать как покаянный плач, раскрывающий нам всю необъятность, всю бездну греха,

потрясающий душу отчаянием, раскаянием и надеждой.

С великим искусством святой Андрей переплетает великие образы -Адама и Еву, рай и грехопадение, патриарха Ноя и потоп, Давида, Обетованную Землю и выше всего Христа и Церковь - с исповеданием грехов и раскаянием. События Священной истории явлены как события моей жизни, дела Божии в прошлом как дела, касающиеся меня и моего спасения, трагедия греха и измены как моя личная трагедия. Моя жизнь показана мне как часть той великой, всеобъемлющей борьбы между Богом и силами тьмы, которые восстают на Него.

Канон начинается с глубокого личного вопля: "С чего я начну оплакивать окаянные дела моей жизни? Какое начало положу я, Христе, нынешнему

рыданию?"

Одним за другим раскрываются наши грехи в глубокой связи их со все продолжающейся трагедией отношений человека к Богу, история первого грехопадения - это личная история каждого из нас: мы совершили преступление первозданного Адама; мы знаем, что отрешены от Бога и вечного Его Царства и сладости из-за наших грехов... Мы потеряли Божественные дары. Мы осквернили одежды своей плоти, осквернили то, что было, Спасе, по образу и по подобию. Мы омрачили душевную красоту наслаждениями страстей.

Итак, в течение четырех вечеров девять песней Канона говорят снова и снова о духовной истории мира, которая в то же время - история и души каждого из нас. Слова Канона призывают нас к ответу, ибо говорят они о событиях и делах прошлого, смысл и сила которых вечны, поскольку каждая человеческая душа проходит тем же путем испытаний, стоит перед тем же выбором, встречается с той же высшей и важнейшей реальностью. Значение и цель Великого канона именно в том и состоит, чтобы явить нам грех и тем самым привести нас к покаянию.

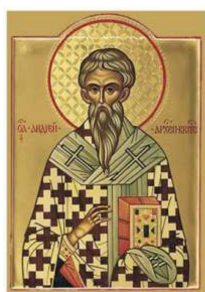
Но он являет нам грех не определениями и перечислениями, а неким глубоким созерцанием библейской истории, которая поистине есть история греха, покаяния и прощения. Канон восстанавливает в нас то духовное мироощущение, внутри которого раскаяние становится снова возможным. Когда мы

слышим, например: "Я не уподобился, Иисусе, Авелевой правде, никогда не принес Тебе приятного дара, ни дел божественных, ни жертвы чистой, ни безгрешной жизни..." - мы понимаем, что история первого жертвоприношения, так кратко упоминаемая в Библии, открывает нам нечто основное в нашей собственной жизни, основное в самом человеке. Мы понимаем, что грех, прежде всего, есть отказ от жизни как приношения и дара, как жертвы

как приношения и дара, как жертвы Богу. Или другими словами, - отказ от жизни для Бога и по-Божьему. И благодаря этому откровению становится возможным произнести слова, бесконечно отдаленные от современного опыта жизни, но которые звучат глубочайшей правдой: "Из праха создав жизнь, Ты вложил в мою плоть и кости, и дыхание, и жизнь: но, о Создатель мой, Избавитель мой и Судия, приими меня, кающегося".

Вот почему постный путь начинается с возврата к исходной точке, к творению мира, грехопадению, искуплению, к тому миру, где все говорит о Боге, все отражает Божью славу, где все, что происходит, все события непосредственно связаны с Богом, где человек находит настоящие

измерения своей жизни, и, найдя их,



Прп. Андрей Критский Икона XX века

кается

Блаженный Августин пишет: "Благо исповедывание грехов, когда следует затем исправление. Но что пользы открывать врачу язвы и не употреблять целительных средств?"

"Когда мы после исповедания чувствуем такое отвращение ко греху, что согласны лучше умереть, нежели снова произвольно согрешить пред Господом, тогда можем верить, что грехи нам действительно прощены", - учит святитель Василий Великий.

Преподобная Мария Египетская после исповедания своих грехов в Иерусалиме не воротилась обратно в Египет, а пошла и поселилась в пустыне заиорданской, боясь, чтобы не пасть опять в те же грехи. Так надо поступать и всякому. Но если по немощи нашей и придется нам опять пасть в те же грехи, в которых милосердие Божие простило нас, то мы не должны отчаиваться. Ибо если и тысячу раз согрешим, но потом опять прибегнем к покаянию, то снова очистимся от скверн и от соделанных нами беззаконий.

Поэтому, дорогие братия и сестры, усердно подвизаясь на поприще борьбы с грехом чрез покаяние, мы соделаемся милыми Отцу Небесному, будем приняты в число друзей Единородного Сына Его и, очищенные от порока и беззакония, сможем воскликнуть вместе с Пречистою Девою Богородицею: Величит душа Моя Господа, и возрадовася дух Мой о Бозе Спасе Моем!

По проповедям епископа Виссариона (Нечаева) и архимандрита Кирилла (Павлова)







# Складывание Павловской вотчины

Звенигородская вотчина боярина Бориса Ивановича Морозова сложилась в 20-х годах XVII века. Ее центром стало Павловское. Боярин постарался значительно округлить это владение. У князей Фуниковых было куплено запустевшее село Покровское, а в 1620 году Борис Иванович получил из казны село Иславское на Москве-реке.

В смутное время западное Подмосковье было страшно разорено. Многочисленные отряды поляков, казаков, беглых крестьян и просто голодных людей двигались к Москве, опустошая и без того обнищавшие земли. Полтора года в Тушине стояли войска Лжедмитрия II. Мародеры из лагеря «тушинского» вора постоянно делали набеги на соседние села. Фуражиры польских войск отбирали у населения хлеб, а уходя, часто сжигали села.

К середине XVII века боярин Морозов присоединил к своим владениям деревни Исаково и Веледниково.

Веледниково упоминается в межевой грамоте 1504 года как владение Михаила Кляпика. Под этим именем-прозвищем известен один из самых видных представителей рода Еропкиных, считавших свое происхождение от великих князей Смоленских. Выехав в Москву, они потеряли свой титул, и захудали по службе.

Михаил Кляпик был видным дипломатом при двух великих

князьях — Иване III и Василии III. В конце XV века его назначили в посольство к римскому императору. Позднее он несколько раз бывал в Литве и даже был первым послом. Всю свою долгую придворную службу Михаил Кляпик посвятил распутыванию сложнейших отношений Руси с ее западными соседями. В 1505 году он был послан в Казань, там был захвачен и освобожден из плена только через два года.

С Василием III Михаил Кляпик был в Новгороде и вел переговоры со шведами. При дворе Василия III его служба была отмечена. Он был постельничим великого князя, что предполагало очень большое доверие, а затем попал в Боярскую Думу. Умер Михаил Кляпик в 1513 году.

После упоминания в межевой грамоте 1504 года больше века о Веледникове нет известий. В 1623—1624 гг. оно названо поместьем боярина Ивана Куракина. В сельце стоял двор помещиков с деловыми людьми, и насчитывалось 11 крестьянских дворов — очень крупное для этого времени селение.

Князь Куракин принадлежал к одной из самых знатных династий России. Происходили Куракины от литовского великого князя Гедимина. Служить при дворе князь Иван Семенович начал в конце XVI века в чине стольника.

В правление Бориса Годунова он оставался на

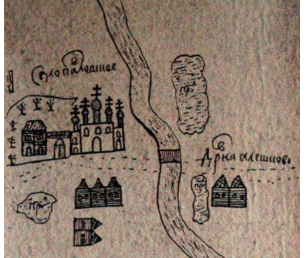
прежнем месте, участвовал в походах. В начале борьбы с Самозванцем был послан под Тулу, где перешел на сторону Лжедмитрия I.

Однако через год Куракин стал одним из трех главных заговорщиков против Самозванца. Тогда будущий царь Василий Шуйский, князья Василий Голицын и Иван Куракин условились убить Лжедмитрия и править вместе. Считается, что своим избранием на царство Шуйский был обязан именно Куракину, который выступил против князя Голицына.

После избрания Шуйского князь Куракин верно выполнял договор. Он бился с войсками Болотникова под Брянском, разбил войска поляков Лисовского под Коломной, во время осады Москвы «тушинским вором» был одним из командующих обороной. Летом 1609 года

> москвичи схватились с поляками на Ходынке. Битва была ожесточенной. Куракин с другими воеводами вовремя подвел войска, и москвичи могли даже ворваться в Тушино, но на речке Химке были остановлены.

> В начале 1610 гола вместе с воеводой Скопиным-Шуйским Куракин освободил от поляков Дмитров, а в марте его полки вступили в столицу. Летом был «сведен с престола» и насильно пострижен в монахи царь Василий Шуйский. Разброд в московском обществе достиг высшей точки. Одни предлагали



Фрагмент чертежа земель по Истре и Беляне

избрать на русский трон соотечественника, но многие считали, что это приведет к новой смуте.

Разочаровавшись в бесконечной борьбе между русскими партиями, Куракин стал одним из тех, кто решил пригласить на трон польского короля Сигизмунда. В 1611 году он уже в составе польских отрядов боролся с русскими ополченцами. Король пожаловал его землями и должностями. В русском лагере Куракин стал считаться изменником.

С приходом династии Романовых князь Куракин занимал несколько видных должностей. В 1615 году он был послан воеводой в Тобольск, что можно считать почетной ссылкой. Но вскрылись новые факты его поведения в Смуту, было проведено расследование. В 1626-1627 годах имущество Куракина стало распродаваться, а сам князь был арестован. Умер Иван Семенович Куракин в 1632 году.

Веледниково было поместьем, поэтому его вернули в состав казенных земель. И немедленно, в 1626 году его отдали тестю царя Лукьяну Стрешневу.

Веледниково за годы бедствий его помещика слегка уменьшилось в размерах. Двор боярский стоял пустым, крестьянских дворов уже было 11.

По книге М. Крючковой, Л. Невзоровой и М. Соколовой "Павловская Слобода. 500 лет в истории России ". М., "Лана",



По завершении приготовления священником Агнца диакон, испросив благословения, вливает в святую Чашу вино, смешанное с небольшим количеством воды. Таким образом, вино и хлеб, которые потом пресуществятся в истинные Тело и Кровь Христовы, приготовлены.

Иерей берет вторую просфору, так называемую «Богородичную», и со словами «в честь и память Преблагословенныя Владычицы нашея Богородицы и Приснодевы Марии, Еяже молитвами приими, Господи, жертву сию в Пренебесный Твой Жертвенник», он вынимает треугольную частицу и полагает ее на дискосе, слева от Агнца со словами: «Предста Царица

одесную Тебе, в ризы позлащенны одеяна, преиспещренна» (Пс. 44, 10).

После этого иерей берет третью просфору, так называемую «девятичинную», которая посвящена молитвенному воспоминанию всех святых. Он вынимает из нее копием девять треугольных частиц и полагает их справа от Агнца в три ряда вертикально один под другим.

Первая частица вынимается в честь и память Честного славного Пророка, Предтечи и Крестите-

ля Иоанна, вторая - в честь святых пророков, третья - в память святых апостолов.

Четвертая частица изымается в честь святителей Христовых, пятая - в память святых мучеников, шестая - во имя всех преподобных.

При изъятии седьмой частицы воспоминаются святые чудотворцы-бессребренники, изъятие восьмой посвящено воспоминанию святых праведных Богоотец Иоакима и Анны, а также святых, память которых празднуется в этот день, девятая, последняя, частица вынимается в память творца чина Литургии, совершаемой в этот день - Иоанна Златоустого или Василия Великого.

По завершении воспоминания всех святых священник вынимает частицы из четвертой просфоры, приготовленной в прошение о здравии всех ныне живущих православных христиан.

Последняя, пятая, просфора посвящена воспоминанию всех усопших от века православных. Сие поминовение соединяется с молитвой об отпущении им грехов.

В заключение священник снова берет четвертую просфору и извлекает из нее частицу за самого себя со словами: «Помяни, Господи, и мое недостоинство и прости ми всякое согрешение, вольное же и невольное».

«Таким образом, вокруг сего хлеба, сего Агнца, изображающего Самого Христа, собрана вся Церковь Его, и торжествующая на небесах, и воинствующая здесь» (Н. В. Гоголь. «Размышления о Божественной Литургии»).

Иерей специальной губкой («губой») собирает все случайно выпавшие частицы с покрова жертвенника и полагает их на дискос. Диакон подносит священнику кадило и испрашивает благословения. Благословив кадило, священник кадит звездицу - две золотые дуги увенчивающиеся звездой, символизирующей звезду Вифлеемскую, говоря: «И, пришедши, звезда стала вверху, идеже бе Отроча».

Далее иерей поочередно кадит два малых крестообразных покровца, которыми затем покрывает дискос и Чашу с чтением: «Господь воцарися, в лепоту облечеся...» (Пс. 92, 1-5) и «Покры небеса добродетель Твоя, Христе, и хвалы Твоея исполнь земля» (Авв. 3, 3).

> Затем, после слов диакона: «Покрый, владыко», священник покрывает оба святых сосуда большим покровом, или «воздухом», предварительно окадив его со словами: «Покрый нас кровом крилу Твоею, отжени от нас всякаго врага и супостата, умири нашу жизнь, Господи, помилуй нас и мир Твой и спаси души наша, яко Благ и Человеколюбен».

Затем иерей берет из рук диакона кадильницу и кадит проскомидию, трижды возглашая:

«Благословен Бог наш, сице благоволивый, слава Тебе». Диакон на каждый этот возглас отвечает словами: «Всегда, ныне и присно и во веки веков. Аминь». Священнослужители совершают три поклона. Диакон говорит: «О предложенных честных Дарех Господу помолимся». Священник читает молитву, в которой просит благословить предложение и принять его в Пренебесный Жертвенник и помянуть «принесших, и ихже ради принесоша».

Закончив таким образом проскомидию, священник совершает ее отпуст, а диакон начинает каждение Алтаря и всего храма.

По окончании каждения священнослужители, поклоняются трижды перед престолом. Священник, подняв руки ввысь, читает молитву «Царю Небесный» (один раз), затем «Слава в вышних Богу, и на земли мир, в человецех благоволение» (дважды) и «Господи, устне мои отверзеши, и уста моя возвестят хвалу Твою». Священник целует Евангелие, а диакон святой престол. Затем диакон произносит: «Время сотворити Господеви, владыко, благослови». Священник благословляет диакона со словами: «Благословен Бог наш всегда, ныне и присно и во веки веков». Диакон: «Помолися о мне, владыко святый». Священник: «Да исправит Господь стопы твоя». Диакон: «Помяни мя, владыко святый». Священник: «Да помянет тя Господь Бог во Царствии Своем, всегда, ныне и присно и во веки веков». Ответствовав «Аминь», диакон выходит на амвон. Начинается Литургия оглашенных.

(продолжение следует)



Жертвенник по завершении Проскомидии



# мамина страничка

### Детский пост

Некоторые говорят, что детям вообще не надо поститься; другие считают, что им позволяется вкушать молоко, сыр, яйца. Как следует поступать? И могут ли дети поститься как взрослые христиане?

«Ответить на этот вопрос на основании святых канонов нельзя», - писал епископ Рашско-Призренский Артемий, - «так как нет ни одного канона, конкретно определяющего детский пост. Но ответ можно получить из целостного осознания сути поста, его вида и цели.

Исходя из этого, можно с уверенностью сказать, что у детей нет потребности в строгом посте, к которому призывает Церковь взрослых христиан. Причина простая: дети не впадают еще в тяжкие грехи подобно взрослым, не находятся в плену «взрослых» страстей, не имеют пагубных

привычек, и поэтому не нуждаются в исцелении, укрощении и уничтожении страстей, для которых пост является грозным оружием в руках христианина, ради чего Бог заповедал поститься, а Святая Церковь установила правила поста.

Но это не означает, что дети свободны от поста и совсем не должны поститься. Степень строгости поста детей зависит от веры и благочестия их родителей. И здесь требуется мудрость и рассуждение, чтобы не ущемить ни телесных, ни духовных потребностей ребенка.

Здесь возможны две крайности: либо родители с раннего детства требуют от ребенка придерживаться строгого поста, либо «щадят» его от всякого поста вплоть до совершеннолетия. И та и другая крайности пагубны для духовной жизни ребенка. В первом случае существует опасность излишней строгостью вызвать у ребенка

отвращение к посту, что может привести к полному отказу от постов в зрелом возрасте и нанести вред душе. Во втором случае, если ребенок с детства не будет приучен к воздержанию, не будет различать постных и непостных дней, то в зрелом возрасте ему будет трудно привыкнуть к посту, что не менее пагубно.

Родители, пекущиеся о духовной жизни своего чада, начинают приучать его к посильному посту уже с трехчетырехлетнего возраста ради того, чтобы дитя отличало среду и пятницу от других дней, и это станет бесценным навыком на всю его жизнь». «Моими предками были поморы», - говорит иерей Василий Вольский, - «До двухтрех лет мать кормила ребенка грудью, а потом дети питались тем же, что и вся семья. Весной корова отелится, молоко девать некуда, но детям его все равно в Великий пост не давали. С младости приучали к воздержанию.

Я думаю, чем раньше приучить, тем лучше, но не стоит с ходу идти на резкие ограничения. Поначалу довольно отказа от мяса в постные дни, хотя бы в среду и пятницу, Страстную неделю. И дальше увеличивать по силам, сызмала приучать к духовной и телесной дисциплине. Когда подростков безо всякого перехода начинают даже не убеждать, а понуждать к бессмысленной голодовке, которую язык не повернется назвать постом, - это очень печальная картина. Бог не терпит насилия. Даже маленьких нужно с лаской убеждать, объяснять, в чем смысл поста, предлагать хоть от чего-то отказаться».

«Бывает, что Господь с младенчества приуготовляет ребенка к святости», - отмечает игумен Филипп (Филиппов),

- «Вспомним преподобного Сергия, который еще младенцем отказывался вкушать материнское молоко по средам и пятницам. Но, как правило, обременять ребенка каким-то строгим воздержанием - это не лучший способ привить ему благочестие. Едва ли он в силах понять смысл навязываемого ему подвига.

Между тем у меня в приходе есть несколько многодетных семей, где дети просто изнурялись постами. Я видел потом, как они, бледные, немощные, не могли молиться, стоять в церкви, а просто засыпали. Так организм борется с истощением, растратой сил. В тот период, когда организм растет, развивается, он нуждается в достаточном поступлении внешнего питательного материала. Если мы не будем этого учитывать, то получим ослабленного ребенка.

Это мое мнение и как священника, и как врача.

Конечно, когда у родителей имеется в семье значительный достаток, когда они способны обеспечить ребенка во время поста разнообразным питанием, необходимым количеством фруктов, овощей, орехов, черного горького шоколада и др., то есть всеми важными для развития витаминами, белками, жирами, тогда пост не представляет угрозы для детского здоровья. Но у нас очень немногие семьи способны позволить себе подобные траты. Поэтому у меня такая позиция: поститься всерьез можно начинать лишь по достижении совершеннолетия. Примерно с четырнадцати лет можно начинать поститься перед причастием. Это не значит, что можно вот так подойти к Чаше без подготовки. Уже с семи лет нужно вычитывать необходимые молитвенные правила перед принятием Святых Даров,

поначалу, конечно, с помощью взрослых. До 14-16 лет упор нужно делать все-таки на духовное устроение, а физические подвиги отложить на более поздний срок.

Но, конечно, есть одна неделя в году, когда поститься в той или иной мере (например, отказываться от мяса) можно всем, включая самых маленьких. Это Страстная неделя, которая очень важна для понимания православной веры. В эти дни ребенок в силах понять смысл поста - что нужно немножко пострадать вместе со Христом. Одна неделя не нанесет ущерба здоровью, но многое может дать для духовного устроения. В остальных случаях детям можно поститься только по благословению духовника. Нельзя, навязывая ребенку правила, которые принимались прежде всего для монашествующих, всерьез думать, что мы вводим его в евхаристический круг жизни Церкви».

«Применительно к ребенку можно сказать», - подчеркивает иерей Сергий Гамаюнов, - «что пост для него только тогда состоится, когда он поймет, что это подвиг ради Господа. Что он жертвует чем-то не потому, что «так надо», а чтобы душа не была немощна. Ведь слабая душа, которая во всем себе потакает, не способна к любви. Исходя из этого и нужно подходить к посту, который не обязательно должен заключаться в отказе от мясного. Это может быть отказ от каких-то любимых зрелищ, телепередач например, или воздержание от какого-то лакомства. Здесь важна любая, пусть самая маленькая, но добровольная жертва. Очень трудно объяснить ребенку ее смысл, но без этого пост оказывается механическим запретом и вызывает тяжелые вздохи у большинства детей».



